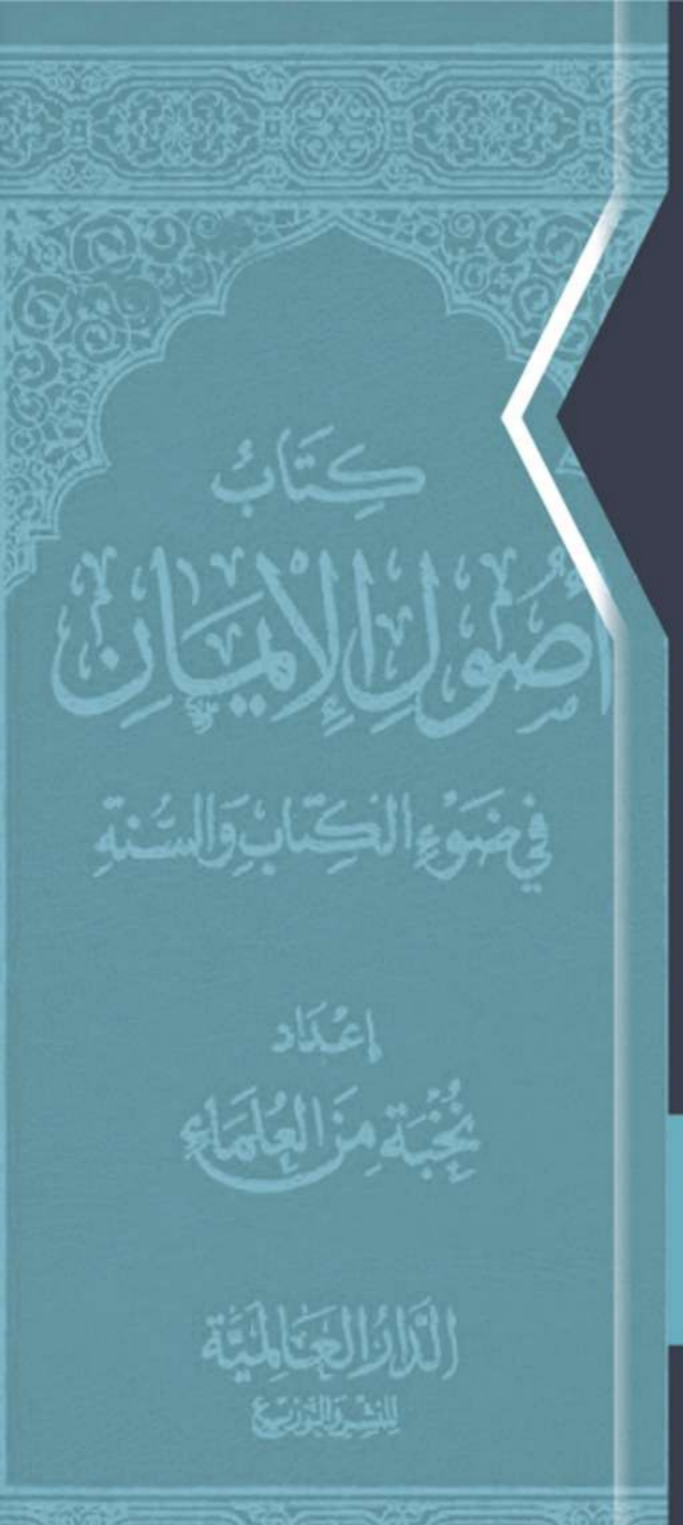
فریق تفریغ م.علاء حامد

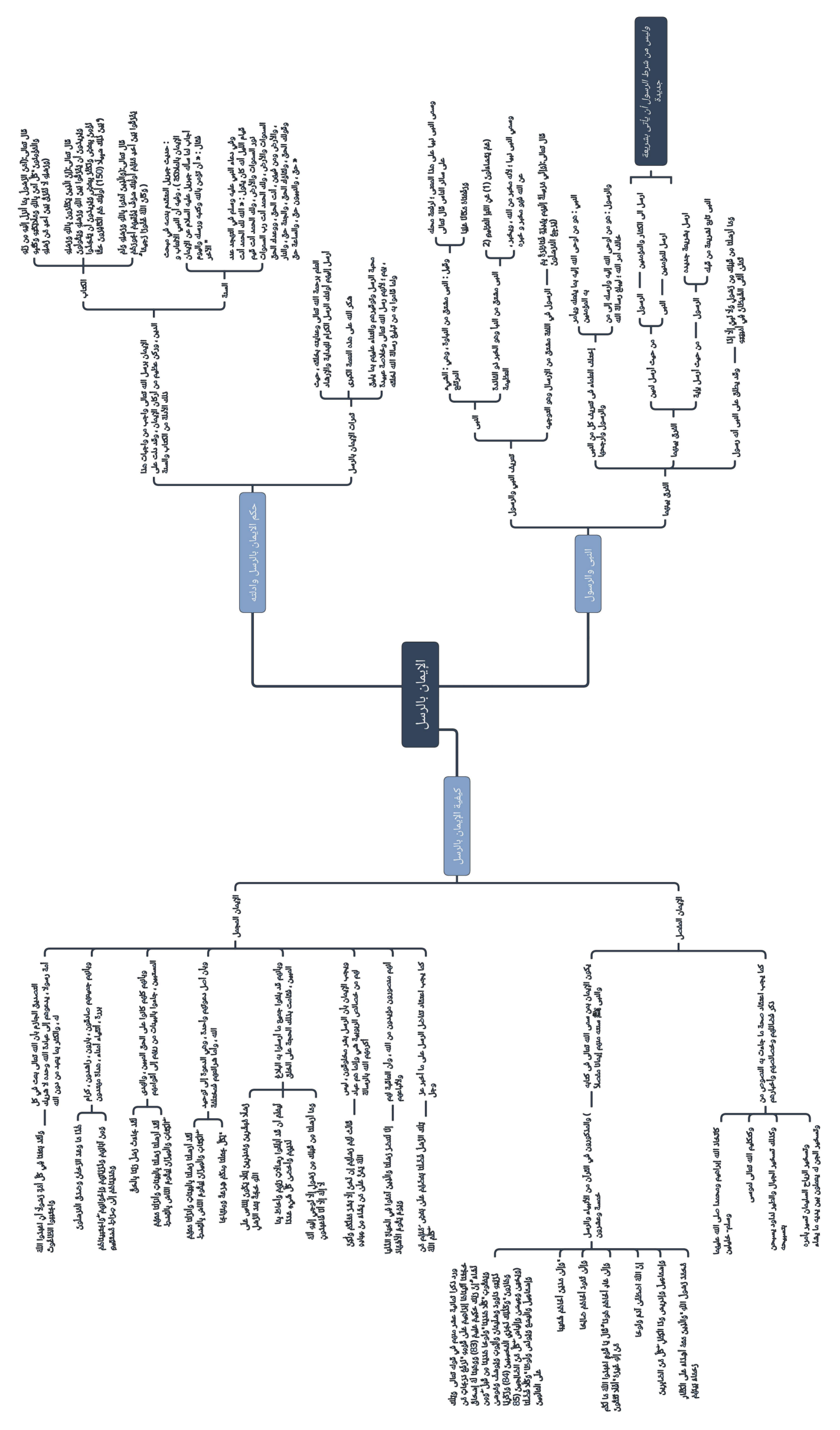
دراسة عقيدة الصللام

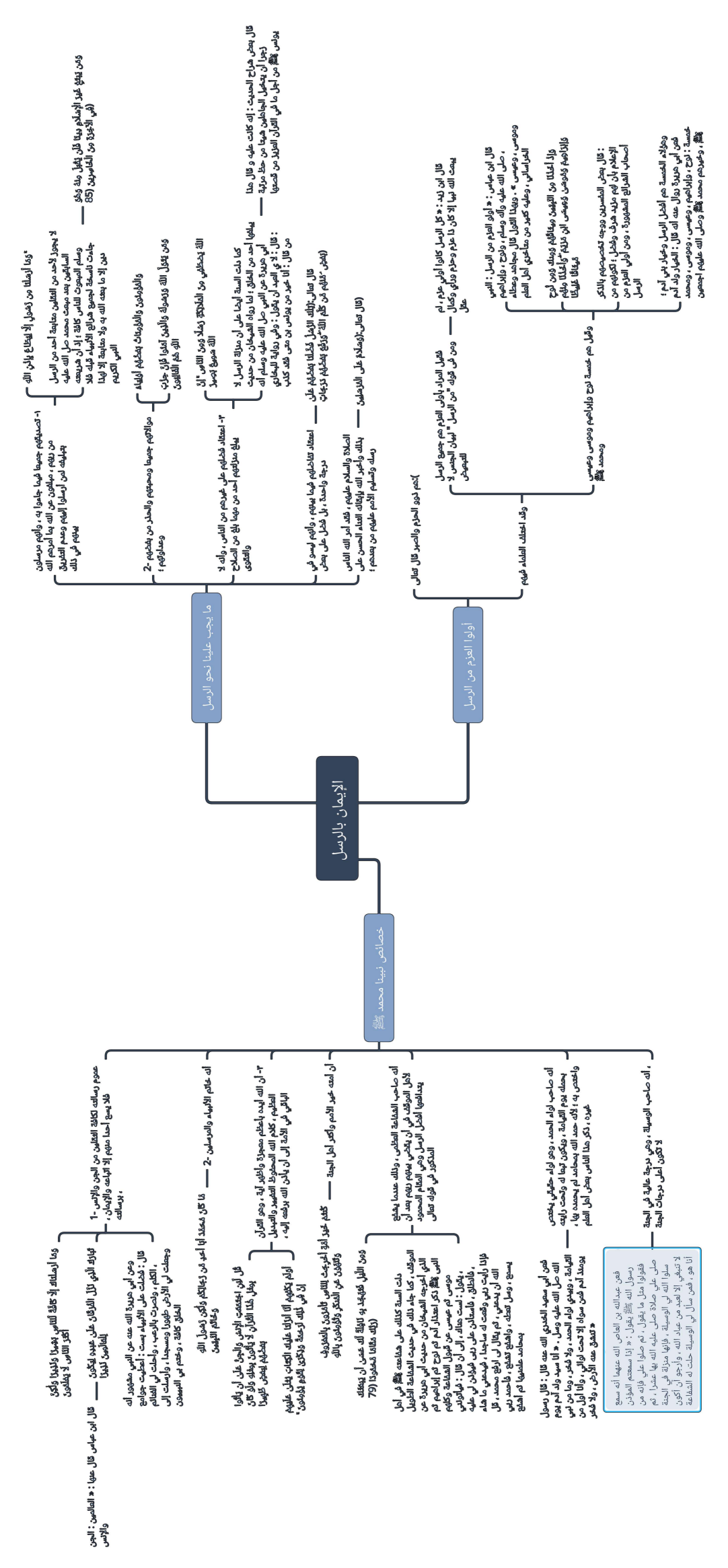
شرح كثاب أصول الاپهان

م.علاء حامد









الحمد لله وأشهد أن لا الله الا الله وحده لا شريك له وأشهد ان محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم الله علي الله عليه وسلم اما بعد ...

بين ايدينا اليوم مدارسة الركن الرابع من أركان الإيمان

كنا المرة الماضية انتهينا من الركن الثالث من أركان الإيمان هو الإيمان بالكتب و ذكرنا عامة المسائل اللي حوالين الموضوع دوت

النهاردة بإذن الله تعالى هناخد الإيمان بالرسل الكرام والأحكام المتعلقة بذلك المسائل اللي حوالين الموضوع ده ما الفرق بين النبي والرسول ؟ هل هناك تفاضل بين الأنبياء ؟ ما هي الحقوق الواجبة تجاه الأنبياء ؟ ما هي خصائص النبي عليه الصلاة والسلام ؟ يعني أمور لها أهمية كبيرة ما ينفعش إنسان مسلم يعيش ولا يفهم هذه القضايا ولا يعرف المطلوب منه ان يعتقد ماذا ,,, ماذا يعتقد تجاه الرسل الكرام ؟

أول حاجة بيقول لنا حكم ذلك حكم الإيمان بالرسل ده شيء بديهي معروف لأي مسلم ان هذا ركن من أركان الإيمان لا يصح إيمان عبد لا يؤمن بالرسل أو حتى لا يؤمن برسول واحد كما سنبين فإن الله سبحانه وتعالى بين أن هذا سيما أهل الإيمان " آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا ثُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (285) فبين سبحانه وتعالى أن من أصول الإيمان الإيمان بالرسل ثم قال عن أهل الإيمان انهم لا يفرقون بين احد من رسله ما معنى انهم لا يفرقون بين احد من رسله ؟ يعنى لا يفرقون بينهم في الإيمان فالإيمان بهم سواء،، فلا يؤمنون بالبعض ويكفرون بالبعض الاخر بل الإيمان بالأنبياء متساوى اى نبى ثبتت نبوته بالكتاب او بالسنة فإن أهل الإيمان يؤمنون بذلك ويثبتون له النبوة ، ويؤمنون أن هناك أنبياء اخر لم يقصصهم ربنا علينا "وَرُسلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسلًا لَّمْ نَقُصُصْهُمْ عَلَيْكَ " وبين النبي عليه الصلاة والسلام أن عدد الأنبياء مائة واربعة وعشرين الفا وأن عدد الرسل ثلاثمائة وبضعة عشر يعنى تلتمية واربعتاشر مثلا هو عدد الرسل وأما عدد الأنبياء فمائة واربعة وعشرين الف مئة واربعة وعشرين الف نبى وأما الذين ذكروا في الكتاب (القرآن يعني) هم خمسة وعشرون فقط فبالتالي فالعدد الأضخم بكثير لم يذكر في القرآن فالمطلوب ان تؤمن بالأنبياء اجمالا ان الأنبياء اكثر بكثير جدا مما ورد ذكره في الكتاب والسنة ثم يجب عليك ان تؤمن تفصيلا بمن ذكر باسمه،،

إللى ذكر باسمائه ابراهيم اسماعيل اسحاق يعقوب لازم تؤمن بهذه الاسماء على التفصيل ما معنى لا نفرق بين أحد من رسله؛ قلنا يعنى لا نفرق بينهم في الإيمان لكن التفاضل ده موضوع تانى يعنى هيجيلنا كمان شوية ان احنا بنفاضل بين الأنبياء لكن لا نفرق بين الأنبياء ايه الفرق بين التفريق التفاضل هيأتي بإذن الله تعالى؛ يقول وقد بين سبحانه وتعالى فى الكتاب حكم ترك الإيمان بالرسل فقال "إنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بَبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا (١٥٠) أُولَٰئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا أَ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا (151) وعلى الناحية الثانية قال " وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ قُوكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (٢٥١) فبين أن مجرد التفريق بين الرسل هو تفريق بين الله ورسله يعنى تكذيب أحد الأنبياء هو تكذيب للذي أرسلهم ,, لماذا ؟ لأن الأنبياء دعوتهم واحدة فما من نبى إلا قال لقومه اعبدوا الله ما لكم من اله غيره ما من نبى إلا قال لقومه انى اخاف عليكم عذابا يوم عظيم "ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت" طيب أنت تقول هذا الرسول ده عاجبني اؤمن وده مش رسول طب هو بيقول أنا رسول يبقى هو كداب تضمين كلامك أنه كذاب فهذا طعن في الذي أرسله.. تمام طيب انت فرقت بينهم على اساس ايه اذا كان دعواهم واحدة هم كلهم اتوا برسالة واحدة انما انت فرقت بينهم بالهوى لذلك تكذيب رسول واحد يعد تكذيب لكل المرسلين لأن الذي أرسلهم واحد والطعن في واحد طعن في الذي أرسله يعنى تكفر بواحد زي كله مش فارقة لذلك ربنا جل شأنه قال "كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوح ٱلْمُرْسَلِينَ" رغم أن نوح هو أول رسول إلي البشر لم يكن قبله رسل ولم يرى قومه رسول قبل نوح عليه السلام اما آدم فكان نبى مكلم لم يكن مرسل لقوم الكافرين لأنه لم يكن ثم هنالك كافرين وقت أن كان ادم يعنى ما كان في احد كافر بل كان بين آدم وبين نوح كما قال ابن عباس الف عام على التوحيد لم يكن هناك شرك بين آدم وبين نوح وإنما دب الشرك في قوم نوح فأرسل الله نوحا كأول رسول إلى البشر فلما كذبهم كذبت قوم نوح نوحا وصف ذلك سبحانه وتعالى قال كَذَّبَتْ قُوْمُ نُوحِ ٱلْمُرْسَلِينَ لأن تكذيب بنوح يقضى التكذيب بكل من سيأتي بعد لأن كل اللي هيجي بعد كده يقول نفس الكلام أنتم كذبتم اللي منك امال إللي براك هيعمل ايه يعنى ازاي انت كذبت لأخوك اللي هو منك وإلى عاد أخاهم هودا ،،وإلى ثمود أخاهم صالحا ،، فقد لبثت فيكم عمرا من قبله إذا كان اللي قال بيقول لك الدعوة دى كذبته يبقى من باب أولى هتكذب آى رسول تانى يأتى من خارج قومك اذا كذب الأنسان برسول واحد فهو من باب اولى سيكذب جميع المرسلين

لذلك من الخلل الشديد ان يدعى احد ان النصارى مثلا مؤمنين يقول لك ما هما مؤمنين بعيسى مؤمنين بموسى يعنى عايز يعنى عايز يقولك يعنى مش مشكلة يعنى حلو كده يعنى طبعا دى كارثة كبيرة جدا لأن التكذيب محمد عليه الصلاة والسلام هو كفر مستقل ثم ان التكذيب بمحمد عليه الصلاة والسلام هو تكذيب بعيسى وبموسى لأنهم إنما جاءوا مبشرين بهذا النبي الكريم قال "وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِ مِن بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ" وقال سبحانة وتعالى "الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالأنجيل يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ " وقال عن النبي والصحابة الكرام ''ذَلِكَ مَثِّلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ ۚ وَمَثَّلُهُمْ فِي الأنجيل" إذا الذي يكفر بمحمد عليه الصلاة والسلام إنما كفر بعيسى قبل ان يكفر محمد لأن عيسى إنما جاء بالدعوة إلى الإيمان بمحمد عليه الصلاة والسلام ثم إن دعوة محمد ودعوة عيسى واحدة اصلا عليه الصلاة والسلام فإذا قلت أنت أنا اصلى فإذا اكذب محمد على اي اساس فرقت بين الاثنين فلا يمكن ان يسمى الذي كفر بمحمد عليه الصلاة والسلام مؤمن بعيسى اصلا لا يقال ذلك لذلك يقال من آمن بموسى وكفر بعيسى بمحمد عليه الصلاة والسلام انه مؤمن بموسى والا فالكفر موسى هو كفر ضمنى بعيسى عليه السلام ومحمد عليه الصلاة والسلام،، الخلاصة انه لا يصح ايمان عبد الا ان يؤمن بجميع المرسلين بل لو ان احدا من امة الاسلام امن بمحمد عليه الصلاة والسلام وآمن بموسى وعيسى ثم جاء الى النبي قال هذا لا لا اؤمن بهذا النبي فهو كافر حتى لو آمن بمحمد عليه الصلاة والسلام لأن النبي عليه الصلاة والسلام إنما ذكر هؤلاء في القرآن فمن كذب به فقد كذب بالقرآن يقول أنا لا اؤمن بإلياس مثلا انا بقي مش عاجبني فلأن يقول خلاص انت كافر بمحمد عليه الصلاة والسلام لذلك نحن أهل الإسلام أسعد الناس بالأنبياء لأننا لا نفرق بين احد من من الرسل ما من ملة غير ملة الاسلام إلا هم يفرقون فمنهم من يؤمن بعيسى فقط منهم من يؤمن بموسى وعيسى منهم من يؤمن بموسى فقط وهكذا وأما نحن أهل الأسلام فنحن أسعد الناس بالأنبياء لأننا فزنا بجميع الأنبياء فلا يعنى ليس إيماننا بمحمد عليه الصلاة والسلام يستلزم منا طعنا في غيره بل إيماننا بمحمد عليه الصلاة والسلام يلزم منه الثناء على عيسى والثناء على موسى فنحن أسعد الناس بالله وبالأنبياء؛ فمن فرق بين الأنبياء فقد فرق بين الله وبين رسله فان الذي أرسلهم واحد سبحانه وتعالى كذلك دل على قضية هذا الإيمان، حديث جبريل اللي هو المعتمد بتاعنا في كل ركن ان جبريل عليه السلام سأل النبي عليه الصلاة والسلام ما الإيمان قال أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره

والنبي عليه الصلاة والسلام كان إذا قام في صلاة التهجد استفتح بهذا الدعاء اللهم أنت نور السماوات والأرض ومن فيهن وأنت ملك السموات والأرض ومن فيهن وأنت قيوم السماوات والأرض ومن فيهن الجنة حق السماوات والأرض ومن فيهن فلك الحمد أنت الحق ووعدك الحق ولقاءك حق الجنة حق والنار حق والنبيون حق؛ فجعل الأنبياء مثل الجنة ومثل النار فالإيمان بالجنة والنار والساعة مثل الإيمان بالأنبياء ،فلا يصح إيمان أحد يكفر بالأنبياء ؛فإذا تحقق عند الأنسان ذلك صح إيمانه؛

### بيقول هذا ثمرات الإيمان بالرسل:

# ١-أول حاجة العلم برحمة الله تعالى وعنايته بخلقه

أنه أرسل إليهم رسل يبلغون كان ممكن ينزل كتب وخلاص الناس بقا تقرأ، تفهم ما تفهمش، لكن أرسل له من يبلغهم وكمان ما أرسلنا من رسول إلا ايه الا بلسان قومه ليبين لهم فيرسل رجل منهم ومن رحمته انه أرسل بشرا وهذه من رحمة الله بالناس ان أرسل بشرا كان يمكن يرسل اليهم مثلا ملكا كان يمكن ان يكلمهم هو سبحانه وتعالى لكن كان سيكون الاقتداء صعب للغاية لأن الناس تحتاج الى قدوة تحتاج الى من يقلدونه والذي يقلدونة يلزم أن يكون منهم" لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ "ولو أرسل الله ملكا لقال الناس أنت ملك لا تعصى الله لا يصلح أن نقتدي بك لو أرسل الله ملكا لقال لا نستطيع أن نتعامل معك ولو فضلا أن الملك يكون في هيئة العادية هذا من الصعب جدا انك انت تتحمل انك انت تتعامل مع ملك في هيئته العادية، لذلك قال تعالى " وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَاهُ رَجُلًا " في الاخر يعني هي في الاخر هنخليه رجل في الآخر لأن هم الناس مش هتستحمل تتعامل معاه وكمان هيقولوا له أنت ما بتعصيش فإحنا من الرحمة أرسلنا بشر عادي زيهم بياكل زيهم بيشرب زيهم بينام زيهم بيتعب بيموت يجري عليهم ما يجري على البشر ينسى لكنه معصوم من الخطأ دي واحدة، مؤيد بالوحى دي الحاجة التانية ، "قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىَّ " فهو يتميز بالعصمة الأنبياء تميزوا بالعصمة و يتميزون بالوحى لكن هذا دل على العناية عناية ربنا بالناس ومش بس رسول واحد تأتي رسل ورا بعض وأنبياء بل كان يرسل الى القرية الواحدة بالاتنين والتلاتة: "وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَكِّر أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ (٣٣) إِذْ أُرسِلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْن فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بثالث "

بنو اسرائیل کانوا لا یخلون من نبی ابدا یعنی ما فیش زمان علی بنی اسرائیل ما کنش فی نبي قال النبي عليه الصلاة والسلام (كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه آخر) تخيل بقى بني اسرائيل من اول موسى عليه السلام وطالع مفيش لحظة عدت عليهم من غير نبي حاجة عالية جدا يعني إن ربنا يعني يعني يخصص هذا الامر ويعتني بخلقه بهذه الطريقة العالية هذا يستلزم الشكر لله سبحانه وتعالى على منته سبحانه وتعالى أنه إعتنى بالبشر هذه العناية ما تركنا سبحانه وتعالى إلا وقد هدانا كل الهداية "وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلَّ قُوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ إِنَّ اللَّهَ بِكُلّ شَنيْءٍ عَلِيمٌ (١١٥) "الذي قدر فهدى (٣) والذي اخرج المرعى (٤)" سبحانه وتعالى وأرسل إلينا أكرم الناس وأفضل الناس منهم نتعلم وبهم نقتضي وجعلهم خيرة خلقه سبحانه وتعالى فأفضل الناس هم من أرسلوا اليك تخيل اللي بيبلغك واللي بيكلمك أحسن واحد ربنا خلقه هذه عناية كبيرة جدا من الله سبحانه وتعالى أن يجعل هذا الشخص يبذل هذا المجهود وهذا التعب و يكلفه أن هو يخلى باله منك ويرفق بك ويرحمك ويبلغك ويفهمك وتانى وتالت ورابع وما ييأسش منك وربنا كمان يأكد عليه إن هو يصبر "فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلُ " كل ده لك انت كل ده لمين لكى تنتفع أنت تنجو أنت من النار طب وربنا مستفيد ايه هو غنى عنك وعن عبادتك لكن هو يحب لك الهداية" وَاللَّهُ يُريدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُريدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا" (٢٧) "يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الأنسَانُ ضَعِيفًا "(٢٨) ينبغى الأنسان أن يكون يعنى منكسر لله سبحانه وتعالى بسبب هذه المنة منه سبحانه وتعالى

### ٢ ـ من ذلك أن الأنسان يحب الرسل

لما تعرف ما لهم من الكمالات والخصائص والفضائل تعرف ان كل خير في الدنيا هو بسبب هؤلاء الكرام هؤلاء الكرام كل خير في الدنيا هو بسببهم فهم الذين علموا الدنيا الخير كانت الدنيا من غيرهم ظلام فلما أرسلوا أشرقت الدنيا أنظر الى الفرق بين العرب قبل محمد عليه الصلاة والسلام وبينه بينهم الدنيا باسرها ليس العرب فقط فكل الدنيا كانت في جهالة إن الله نظر الى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا غُبَّر من أهل الكتاب الفرس كان كانوا في ضياع الروم كانوا في ضيال العرب كانت أحقر أمه فإذا بالدنيا تشرق بالنبي عليه الصلاة والسلام فهذا يقتضي محبته الأنسان لو شاف حاجة جميلة بيحبها فكيف اذا عرف ان الأنبياء فيهم كل جمال بشري وكل كمال بشري هو فيهم عليهم السلام فهذا يقتضي محبتهم وبالتالي الإقتداء بهم فمن أحب أحد أقتدي به اللي بيحب لعيب كورة بيقلدوا

اللي يحب ممثل بيقلدوا فاذا احب الأنسان المرسلين أبي إلا ان يقلدهم لا يرضى ان يقلد احد الا هم لماذا لأن دول أحب ناس لي دايما تبقى بتحب كذا واحد هتقلد الأحب لك يعني حتى لو تعارض الشخصيات القدوة عندك هتقدم أحسن واحد فمن دلائل صدقك في محبة الأنبياء أنك لا تقلد إلا هم ولا ترضى إلا بذلك لأنك إنت لا يوجد احد بمنزلتهم في قلبك من البشر وأعلاهم فى قلبك ومحمد عليه الصلاة والسلام (لا يؤمن أحدكم حتى اكون أحب اليه من ولده ووالده والناس اجمعين )فلما علم عمر رضى الله عنه ذلك قال يا رسول الله لا انت أحب الى من كل شي إلا نفسى افتكر إن دي عادي يعني هو انت قلت للناس آجمعين فهم ان يعني لو عايز حب نفسه اكتر من النبي عليه الصلاة والسلام مش مشكلة فقال له انا بحب نفسى بس وكان صريح فقال لا يا عمر حتى أكون أحب إليك من نفسك وإلا فلو نفسك أمرتك بشيء وأنا أمرتك بشيء هتقدم نفسك ما ينفعش دى أخطر حاجة نفسك دى أهم حاجة نفسك فقال ففهم عمر قال الأن الأن الأن يا رسول الله انت أحب إلى من نفسى خلاص البوصلة بتتحول على طول هو ده المطلوب خلاص اعتبره حصل إنتهى الكلام مش بيمثل مش بيدعى مش بيجمل نفسه فعمر حول الكلام ده لواقع حقيقي لواقع حقيقي وإلا فعمر ممكن إنت تقول احنا لو قدام النبي عليه الصلاة والسلام بص هنعمل ايه نحب النبي يزق لا الناس دي الناس دي كانوا فعلا واقع وإلا عمر أثبت هذا بجدارة غير عادية لما كان خليفة المسلمين شوف النبي مات خلاص تمام أبو بكر مات عمر افضل رجل على ظهر الأرض مفيش حد زيه مفيش حد مثله مفيش حد يغلبه هو الخليفة مفيش حد يقدر يعمل معاه حاجة في غزوة من الغزوات وزع الغنائم على الجنود فكان من الجنود أو من الناس أسامة بن زيد وعبدالله ابن عمر ابنه فأعطا أسامة ثلاثة الاف درهم أو دينار واعطى ابنه الفين وخمسمائة،، غضب ابن عمر وذهب الى أبيه وقال يا أبتى والله ما زاد على ما صنعته نفس سني نفس قدراتي نفس إمكانياتي عمل اللي عملته ليه هو بياخد تلات تلاف وأنا خدت الفين ونصف عايز أفهم فقال يا ولدي والله ما كان منى ذلك إلا لأن أباه كان أحب الى رسول الله من أبيك ،وهو زيد ابن حارثة رضى الله عنه وأرضاه قال وأشهد أنه أحب إلى رسول الله منك فلذلك اعطيته اكثر مما أعطيتك هو خليفة المسلمين لا يمنعه أحد يعنى على الأقل اديهم زي بعض لا لا خلاص هو نفذ من زمان ،قال الأن يا رسول الله انت احب الى من نفسى فصار التنفيذ؛ ده خلاص أسامة ابن زيد أحب إلى النبي عليه الصلاة والسلام من ابن عمر خلاص ياخد أكتر زيد ابن حارثة أحب الى النبى عليه الصلاة والسلام من عمر خلاص يبقى لازم ابنه يقدم رغم أنه لا يوجد أحد يعنى يضطره لذلك؛ من يحاسبه من يحاسب عمر رضى الله عنه

لكن هو الصدق لذلك هي المسألة محتاجة صدق يا اخوانا محتاجه صدق اي حد يقول انا بحب الأنبياء واي حد يعني من السهل ان يقول ان الرسول الله صلى الله عليه وسلم احب إليّ من نفسي ولكن أين إلافعال هي التي تدل على ذلك إلافعال هي التي تدل على ذلك؛ إن المحب لمن يحبُ مطيع فيظهر هذا المحبة في الكلام ،في السمت، في الإخلاق،في السلوك في قراءة السيرة وإلاهتمام بها ؛هل يمكن أن يدعي إنسان يحب شخص ولا يقرأ عنه فالأنسان لوبيحب لاعب ولا بتاع أي جرنان عليه صورته بيشتريه على طول مش كده طب كيف واحد يقول أنا أحب النبي عليه الصلاة والسلام ولم يقرأ سيرته ولو مرة واحدة كاملة بل المحبة يقول أنا تقرا السيرة عشرات المرات من عدة مصادر من كذا اتجاه ويبتدي الأنسان يفكر ويحللها ويعيش معها كل ما يجد كتابة السيرة يشتاق الى أن يقرأة من أوله إلى اخره هذه من علامات المحبة ،الكلام سهل لكن إلاثبات هو اللي ايه هو اللي هو يعني المعول عليه من علامات المحبة ،الكلام سهل لكن إلاثبات هو اللي ايه هو اللي هو يعني المعول عليه ،المهم يعنى بيقول

# المبحث الثاني

# تعريف النبي والرسول والفرق بينهم :ده مبحث مهم جدا يعني إيه نبي اصلا؟

بيقول إما النبي جاية من كلمة النبأ وهو الخبر ذو الفائدة لذلك قال تعالى "عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ (١) عَنِ النَّبِ الْعَظِيمِ (٢)" طب ليه سمي نبي من نبأ لأن النبي يُخبِر ويُخبَر فقال فهو يُخبَر من الله بإلاخبار وثم يخبر بها فسمي النبي لأنه يتولى أمور الأنباء فيُخبَر بالأنباء ويبلغ الأنباء فسمي نبي من باب ذلك بيقول ويحتمل أن نبي من نبوة أو النباوة بيقول النباوة هي الشيء المرتفع في اللغة النباوة هي الشئ المرتفع فلعلو قدر الأنبياء سمو بذلك نبي يعني الشيء المرتفع في اللغة النباوة هي الشئ المرتفع في الدريس عليه السلام "وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا إيه يعني شخص مرتفع القدر عند الله قال تعالى عن ادريس عليه السلام "وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَلِيًا (٧٥) بيقول وأما الرسول: فمفهوم مشتقه من إلإرسال من الرسالة لأن الله سبحانه وتعالى أوسله سبحانه وتعالى فقال تعالى عن ملكة سبأ "وَإِنِي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ (35)

بيقول واختلف العلماء في تعريف كل من النبي والرسول في الشرع على أقوال أرجحها هو هنا يقول لنا اللي اختاروا على طول ايه هو اللي اختاروا باختصار؛ إختار إختيار إن:

الرسول هو اللي أرسل الى كفار برسالة التوحيد وأرسل للمؤمنين لو موجودين بس هو اساسى أرسل إلى كفار

اما النبي فلم يرسل الى كفار انما هو أرسل الى مؤمنين

# 1- هو ده اختياره إن الرسول أرسل إلي الكفار برسالة التوحيد

بغض النظر عن الشريعة هو بيقول إن ممكن ما يكونش شريعته جديدة ممكن رسول تابع لشريعة قبله عادي رسول ما لوش شريعة جديدة بس هو الرسول ليه رسول عشان أرسل برسالة توحيد الى كفار يبقى دوت رسول بغض النظر شريعته جديدة ولا شريعة تابعة لشريعه من قبله ؛إما النبي فما بيرسلش يذكر الناس أو ما بيرسلش برسالة التوحيد الي الكفار انما يرسل الى مؤمنين مؤمنين عادي كانه بيتابع إن الناس دي خلاص وحدوا بيتابعهم بس كما قال النبي عليه الصلاة والسلام (كانت بنو اسرائيل تسوسهم الأنبياء) طب هو بيعملوا ايه الأنبياء معهم بني اسرائيل الموحدين ما هو النبي دي وظيفته بيقول للنبي وظيفته ان هو مش جاى لإثبات اصل رسالة التوحيد بل يأتى للرعاية المؤمنين للعناية بهم تذكيرهم بالله وتحسين أوضاعهم وتثبيتهم والتأكيد على التوحيد لكن هو ما أرسلش لهم على اساس انهم كفار ده اختيار استدل على ذلك بإيه بيقولك استدل على ذلك ان ربنا سبحانه وتعالى سمى يوسف في القرآن رسول رغم إن يوسف عليه السلام هو بيقارن دلوقتي بين قولين هيرد على القول بتاع إيه هو القول المشهور أن الرسول هو من أرسل بشرع جديد مش كده ده المشهور، أن الرسول هو من أرسل بشرع جديد بغض النظر أرسل إلى كفار أومؤمنين بس هو جاي بشرع جديد وان النبي بغض النظر أرسل الى مين برضو هو جاء يتبع شريعة رسول قبله هو تابع معهوش شريعة جديدة سواء أرسل الى مؤمنين او الى إيه الى كفار يبقى في تعريفين اشهر تعريفين تعريف بيبص لموضوع رسالة التوحيد وتعريف بيبص اه قصدي تعريف بيتكلم على أرسل لمين وتعريف بيتكلم أرسل بايه يعني اللى فرق ما بينهم هو أرسل لمين ولا أرسل بايه اللى هو اختاره أرسل لمين بيقول ان الفرق بين الرسول والنبي هو ان أرسل لمين فإذا أرسل إلى كفار يبقى ايه رسول بغض النظر عن الشريعة إذا أرسل إلى مؤمنين يبقى نبى ؛ التعريف التانى المشهور مش بيتكلم عن مين بيتكلم بإيه، التعريف التاني بيقول اذا أرسل بشريعة جديدة يبقى رسول بغض النظر أرسل لمين اذا أرسل تابع للشريعة قبله يبقى نبى بغض النظر

برضو أرسل ايه لمين طيب خلينا نشوف ادلته بيقول استدل بذلك أن يوسف عليه السلام سمي في القرآن الرسول تمام رغم ان هو نفسه قال واتبعت ملة آبائي ابراهيم واسحاق ويعقوب اذا هو لم يكن معه شريعة ايه جديدة وربنا سماه رسول "وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن فَيْلُ بِالْبَيْنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِمَّا جَاءَكُم بِهِ حُحَتًى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولًا قَدُلُكُ يُضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّرْتَابٌ (٣٤) رغم ان هو ما كنش معه شريعة جديدة ربنا سماه ايه رسول ، مش كده ؟طب هو يبقى رسول ليه لأنه كان يذكر الناس بالايه؟ بالتوحيد لأنه كان عايش وسط ناس ايه كفار هم المصريين هو كان يدعو المصرين إلي التوحيد عشان كده هو بيقول استدل ان الرسول هو الذي أرسل إلى قوم كفار لأن يوسف رغم ان هو عشان كده هو بيقول استدل ان الرسول هو الذي أرسل إلى قوم كفار لأن يوسف رغم ان هو المصريين في ذلك الوقت كويس ده دليله يعني وبعد كده قال وقال تعالى "إنًا أَوْحَيْنَا إلَيْكَ كَمَا المصريين في ذلك الوقت كويس ده دليله يعني وبعد كده قال وقال تعالى "إنًا أَوْحَيْنَا إلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إلَيْكَ كَمَا وَإِلاسْبَاطِ وَعِسْبَى وَأَيُّوبَ وَيُوثُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (١٦٣) وَإِلاسْبَاطِ وَعِسْبَى وَأَيُّوبَ وَيُوثُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (١٦٣)

المهم بيقول بعد كدا وقد يطلق على النبي أنه رسول خد بالك كما قال تعالى: "وَمَا أرسلنا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيّ " فممكن يكون في موضع ربنا يسمي النبي رسول" وَمَا أرسلنا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيّ " فقال أرسلنا نبي اذا يجوز ان النبي يطلق عليه رسول فذكر الله تعالى انه يرسل النبي ويرسل الرسول ، هنا بيقول لكن إرسال الأنبياء مقيد وإرسال الرسل مطلق فإرسال الأنبياء مقيد بالمؤمنين؛ وإرسال الرسل مطلق؛ للكفار والمؤمنين كويس ايوه كده برضو جاب ادلة قوية وده قول قوي

# 2- طب القول الثاني بقى اللي هو بيقول ان الرسول أرسل بشريعة جديدة

وان النبي أرسل تابع لشريعة ايه من قبله على كده هيرد على كده بإيه ، ممكن يرد على كدة بالكلام اللي هو قاله اصلا هو دلوقتي لسه بعدها بشوية قال يمكن ان يقال على النبي إيه؟ رسول اصلا صح؟! فممكن هو يستدل على نفس الكلام ده عليه يقول انما سمي يوسف رسول من باب جواز تسمية النبي بالرسول يبقى كده ابطل إلايه الدليل بتاعه، بيبقى مذهبه إن الرسول هو اللي أرسل بشريعة جديد وأن ، النبي هو من جاء تابع وعنده بقى ادلة ممكن مثلا قوله تعالى "وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِسْمَاعِيلَ "إنّه كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا (٤٥)"

لكن قد يقال حتى على الرسول نبي ابراهيم عليه السلام أرسل الى الكافرين قال تعالى الى الكافرين قال تعالى الوَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا (١٤) فالمسألة دي يعني ملغبطة شوية يعني ممكن يكون ال ايه الترجيح فيها مش سهل لكن احنا بنذكر إلاقوال دي عشان دماغك تتسع يعني تعرف المسائل فيها خلاف مين النبي ومين الرسول ممكن الحتة دي التعريف نفسه هيخلي إلامور تختلف فهيبقي ساعتها بقى هل هارون رسول ولا نبي هتفرق حسب إلايه التعريف تمام وهكذا يعني.

الخلاصة المعنده من اشهر القولين اما ان هو الرسول هو الي أرسل الى الكفار والمؤمنين والنبي ولا أرسل إلي المؤمنين أو الرسول هو الذي أرسل شريعة جديدة والنبي والذي جاء تابع لشريعة من قبل بعد كده بيقول لنا.

# كيف نؤمن بالرسل؟

اول شيء بيقول في كلام إجمالي وكلام تفصيل؛ إما الكلام الاجمالي هو الايمان بالرسل يقتضي التصديق الجازم بأن الله بعث في كل أمة رسولا يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له والكفر بما يعبد من دون الله قال تعالى" وَلَقَدْ بَعَثْنًا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ "" وانهم جميعا صادقون ،بارون ،راشدون ،كرام ،بررة ،أتقياء، أومناء هداة، مهتدون ،" هذا ما وعد الرحمن و صدق المرسلون " وقال تعالى بعد أن ذكر طائفة من الأنبياء والرسل في سورة الأنعام "وَمِنْ آبَائِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ فَوَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إلَى صراطٍ مُسْتَقِيم (٧٨) ذَلِكَ هُدَى ٱلله يَهْدِى بِهُ مَن يَسْمَآعُ مِنْ عِبَادِةً وَلَوْ وَهَدَيْنَاهُمْ اللهُ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ عَنْهُم أَوْلُول المهم قال المهم كانوا على الحق المستبين والهدى المبين جاؤوا بالبينات من ربهم الى اقوامهم قال تعالى " لَقَذَجَآءَتُ رُسُلُ رَبِنَا بِٱلْحَقْ.. ( إلاعراف - ٣٤ / ٢٠٦

"لَقَدْ أَرسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ" " وان أصل دعوتهم واحدة وهي التوحيد كما ذكرت لكم و بأنهم قد بلغوا جميع ما أرسل به البلاغ المبين لا نشك في ذلك ما يوجد نبي قصر في البلاغ وانما كلهم بلغوا البلاغ المبين قال سبحانه وتعالى عنهم "لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالِاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا (٢٨) وقال تعالى "رُسلًا مُبشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسلُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (٥٦٥)

فلو كان نبي قصر في البلاغ لكان للناس حجة على الله بعد الرسل هيقولوا فيه حاجات ما قلهلناش طالما مفيش حجة بقيت للناس يبقوا ما ترك من خير إلا دلهم عليها ما ترك من شر إلا حذرهم منها ؟

بيقول يجب إلايمان ان الرسل بشر مخلوقون ليس لهم من خصائص ربوبية شيء وانما هم عباد اكرمهم الله بالرسالة لذلك تجرى على الأنبياء مايجرى على البشر هم ليسوا بمعصومين من النقائص البشرية فهم ينامون، يأكلون ،يشربون، يدخلون الخلاء يتعبون ،يموتون ،قد ينسون والنبى عليه الصلاة والسلام إنما علم الناس سجود السهو ازاي نسى في الصلاة كذا مرة كذا مرة نسى في الصلاة فقال انما انا انسى كما تنسون فاذا نسيت فذكرونى قد يجتهد النبي في مسألة تركت له قد يجتهد ويخطئ كما اجتهد النبي عليه الصلاة والسلام في أسارى بدر مثلا واخد منهم الفداء وكان الاولى أن هو يقتلهم عليه الصلاة والسلام "مَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ حَتَّىٰ يُثْخِنَ فِي الارْضِ" يعنى يقتل قتلا شديدا لكن الميزة حتى لو اخطأ في الاجتهاد الوحى يؤيده بسرعة إذا اخطأ في اجتهاد او في حكم فالوحى ينبهه دي الميزة بقى عنهم عنك انت يعنى ايه هم اما بيتكلموا بالوحى اصلا او يتكلموا مثلا بيقولوا رأي في مسألة ما اذا كانت مسألة دنيوية خلاص مفيش إشكال أنتم أعلم بشؤون دنياكم لكن اذا كانت المسألة متعلقة بالدين فاذا اخطأ فيها فان الوحى يؤيده سريعا يؤيده سريعا كما كان الحال في أساري بدر او في إعراض النبي عليه الصلاة والسلام عن الاعمى إنما كان يسأله سؤال (عَبَسَ وَتَوَلَّى \* أَنْ جَاءَهُ الاعْمَى) فعاتبه ربنا سبحانه وتعالى اخبره أن الأولى كان يهتم بالاعمى المقبل ويترك الناس دي المعرضة (أمَّا مَن اسْتَغْنَى \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى \* وَمَا عَلَيْكَ إِلا يَزَّكَّى \* وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى \* وَهُوَ يَخْشَى \* فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهِّى ) وارد على الأنبياء الخطأ ،الخطأ اللي هو مش الخطأ اللي هو المعصية يعنى الخطأ ان هو يعمل حاجة غلط ما كنش قصده كما فعل موسى عليه السلام " \*فُوكَزُه مُوسنى فَقَضَى عَلَيْه \* واحد بيزق واحد ما مجاش جنبه مات ده ايه ده خطأ ده وارد على الأنبياء ان ان هم يقعوا في الخطأ يقعوا في النسيان يقعوا في النسيان المهم ده من ملامح البشرية التى هم فيها

طب ليه ربنا قدر عليهم ذلك زي ما قلنا حتى يصلح إلاقتداء حتى يقتدي بيهم الناس حتى يتعلموا منهم وحتى يتأسوا بهم في الأحوال ديت ماذا يفعلون إذا نسى إذا إذا اذا اخطأ مثلا اذا حصل منه شيء من هذا كيف ينام كيف ياكل كيف يشرب محتاج إلى إلاقتداء بالأنبياء في ذلك وهذه الامور لا تقدح في النبوة اصلا كونه بياكل بيشرب بينام بينسى ده لا يقدح في النبوة طالما الوحى ما بيتأثرش بالكلام دوت وما ينطق عن الهوى لذلك كل أهل العلم متفقون ان الأنبياء معصومون في كل ما يتعلق بأمر الوحى ما ينفعش يحصل اي خلل في قضية الوحى انما هي في أمور بشرية عادية وهي لا تقدح في نبوته وكان لابد ان يكون لهم ذلك تلك النقائص حتى لا يغالى فيهم الناس فإذا خلوا من النقائص عبدهم الناس على طول لكن لما يشوفوا بقى ايه نبى بياكل وبيشرب وبينام وبيتعب خلاص يعنى يعرفوا انه عبد زيهم مربوب هو بيدعى ربنا وهو فقير إلى الله زيه زينا فلا يغلو فيه ولا يرفعه فوق قدره وفى نفس الوقت مش هينزله بقى لأنه له عصمة وله وحى وله كمإلات بشرية فوسط بين الافراط والتفريط المهم هم ليس لهم خصائص ربوبية في شيء لذلك من العجائب ان الناس عندها الكفار دايما تجد ان الحق واحد تمام الباطل مخبول ملوش قاعدة يعنى مثلا لما لما قوم مثلا عاد كذبوا هودا مثلا فقالوا بشرا مثلكم يأكل مما تاكلون منه ايه ويشرب مما تشربون (وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذًا لَخَاسِرُونَ) فاعتبروا ان مجرد انه بياكل ويشرب دي تقدح في إلايه في النبوة ما ينفعش النبي ياكل ويشرب برغم إن هي ملهاش آي علاقة إلاكل والشرب بل هي مزية لو بصوا بالعقل هيلاقوا ميزة ان هو زينا بياكل زينا وبيشرب ازاي نعرف نتكلم معاه نعرف نقتدي به وعلى الناحية الثانية النصارى قبلوا أن يكون عيسى عليه السلام إله هو بياكل ويشرب يعنى ناس قالوا ما ينفعش يبقى رسول طالما ايه بياكل ويشرب وناس قالوا ينفع يبقى إله عادي حتى لو بياكل و يشرب زيك ربنا استدل على النصاري بإلاكل والشرب قال( مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ إلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسئلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ ﴿ كَانَا يَأْكُلُأَنِ ٱلطُّعَامَ ﴾ يعنى دي حجة قوية جدا ان هو ما ينفعش آله فناس بلعتها وخلته اله والناس ما بلعتهاش حتى إن هو يتكلم ويدعوهم الى الله سبحانه وتعالى دائما الباطل ما لوش قاعدة الباطل مهتز مضطرب لجلج لأن الحقيقة هو مش بيتبعوا حاجة هم يتبعوا الهوى قال الله تعالى: "وَمَا لَهُم بِهُ مِنْ عِلْمُ إِن يَتَّبعُونَ إِلا ٱلظُّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيئاً ( النجم ٢٨) وأما اصحاب الحق فحقهم واحد هي حاجة واحدة هي وهو لنا نقائص بشرية لكن لا تقدح في النبوة وهي مانع من الربوبية بس خلاص

ومما يجب إعتقاده في الأنبياء مثلا هنا ربنا يقول قال تعالى (وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللّهِ وَلَا أَعُولُ النّهِ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكٌ )

قال ومما يجب اعتقاده في الرسل انهم منصورون مؤيدون من الله وان العاقبة لهم ولأتباعهم إنا لننصر رسلنا والذين امنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم إلاشهاد كما يجب إعتقاد تفاضل الرسل على ما أخبر عز وجل في قوله تعالى ( تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مُ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللهُ ) البقرة ٢٥٣ أحدي هنفصلة وانا بتكلم اجمإلا

وبعد كده هيفصل اما إلايمان المفصل فيجب إلايمان بمن ذكرت اسماؤهم في القرآن مفصلا والمذكورن القرآن خمسة وعشرون ورد ذكر ثمانية عشر منهم في قوله تعالى ( وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاءُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (٨٣) وَوَهَبْنَا لَهُ إسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلًّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ۖ وَمِن ذَرِّيَّتِهِ دَاؤُودَ وَسلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسئفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ ۚ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (٤٨) وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسنَىٰ وَإلْيَاسَ ۖ كُلٌّ مِّنَ ٱلصُّلِحِينَ \* وَإِسْمُعِيلَ وَٱلْيَسنَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا ۚ وَكُلًّا فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ) دول ثمانية عشر االلي تذكر في إلايات تمنتاشر بقي هود لم يذكر قال تعالى ( وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ) وكذلك صالح لم يذكر قال تعالى ( وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ وكذلك شعيب لم يذكر (وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُنُعَيْبًا ۚ )و آدم لم يذكر قال تعالى (ان الله اصطفى ادم) وقال تعالى ( وَإسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلُ عَنْ الصَّابِرِينَ (٥٥) ولم يذكر محمد عليه الصلاة والسلام في هذه ولكن ذكر في اربع مواضيع منها قوله تعالى (محَمَّدُ رَّسنُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْرِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ) لما يجب ان تؤمن تفصيلا في تمنتاشر طبعا في رسل ذكرت في السنة في السنة كيوشع عليه السلام تلميذ موسى عليه السلام الاحاديث صحيحة ان كما قال النبي صلى الله عليه وسلم غزي نبي من الأنبياء اللي هو لما غزا بيت المقدس يعنى حبست الشمس له يوشع بن نون لما كان محرم عليهم من قتال يوم السبت ويوم الجمعة الشمس خلاص قربت تغرب وهو لازم يكمل قتال فنظر الى الشمس وقال انت مأمورة وانا مأمور يعنى انا اكمل قتالى انت تغربي قال فحبس الله الشمس حتى اتم الله له القتال ورد في حديث اخر النبى عليه الصلاة والسلام بين ان الذي حبست له الشمس هو يوشع ابن نون لما تجمع الروايتين غزي نبى من الأنبياء يبقى يوشع ايه يوشع نبى وورد ايضا نبى يدعى شيس فى بعض إلاثار عن النبى عليه الصلاة والسلام فدول نؤمن بنبوتهم ولا يجوز ان احنا نكذب باحد منهم هناك انبياء اختلف في نبوتهم فلا يعنى لو واحد قال ان هو مش نبي

ما يقدحش في ايمانه زي ايه زي مثلا الخضر اختلفوا في نبوة الخضر هل هو نبي ام ليس نبى خلاف كبير من اهل السنة فلو احد قال لا الخضر مش نبى خلاص يعنى لا مبتدع ولا كافر ولا شيء تمام ؛ يختلف في نبوة ذي القرنين يعنى ذي قرنين قال ربنا بين قلنا (قَالُوا يَا ذًا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي إلارْضِ) يا ذا القرنين ان قلنا يبقى ايه يبقى ربنا بيكلمه يبقى ايه نبى وممكن قلنا دي الهام او مش عارف ايه او نبى تانى اللى قال له كده يعنى وذي قرنين واختلفوا الخضران هو نبى او ليس نبى تبع النبى عليه الصلاة والسلام نفسه قال لا ادري تُبَّع النبي ام لا تمام توبع الذي ذكر في القران وقوم تبع هل تبع دوت نبى ولا رجل صالح ولا ملك عندهم يعنى تبع كان ايه مين ما جاش في الكتاب ربنا ما قالش النبى عليه الصلاة والسلام من هو تبع هل هو نبى ولا ورجل صالح ولا ده ملك ملوكهم ولا ولا ده اسم جد ليهم قال لا ادري اتبع نبي ام لا من باب اولى ان احنا ما جاش في نص نقول زي النبي عليه الصلاة والسلام لا ادري لا ادري ذي القرنين كان نبي ام لا ادري الخضر كان نبى ام لا ممكن بعض العلماء واحد يرجح النبى واحد يرجح ان هو مش نبى المسألة دي مش هنختلف عليها ولا تؤثر في إلايمان خالص إللي يقول نبى او يقول مش نبى ذكر في السنة بقى حسب هل السنة فعلا ثابتة زي مثلا في البخاري او مسلم هيبقى طبعا ايه لو ثبتت عنده بيبقى كفر زي الكفر بالقرآن عادي تمام لكن اذا كان الحديث في خلاف او مبلغوش ممكن هو مببلغهوش ان السنة مش مشهورة الأنبياء المزكورين في السنة ليس مشهورين تمام يعنى عموما هناك اسماء فيها خلاف فيها خلاف وما ذكر من الأنبياء في كتب بني اسرائيل لوإذا لم يذكر عندنا فالامر يعنى ما يلزمش برضو ليه تصديق به قد يكون الحق قد يكون باطل فياخد حكم إلاسرائيليات لا تصدقوهم ولا ولا تكذبوهم لكن ما فيهوش كلام بالذات اللى ورد في السنة الصحيحة وفي القرآن دول لازم التفصيل فيهم واللي اختلفوا فيهم يسعنا الخلاف زي ما اختلف السلف فيهم يسعنا كلنا الخلاف ايه فيهم تمام

بيقولك كما يجب اعتقاد الفضائل اللي ذكرت لهم زي ان ابراهيم خليل الله (وَاتَّخَذَ الله إبْرَاهِيمَ خَلِيلًا) فضلا عن محمد عليه الصلاة والسلام قال ان صاحبكم خليل الرحمن لذلك البعض يقول لا يليق ان نقول مثلا النبي عليه الصلاة والسلام حبيب الله ان هذا أنزل من الخله والخلة هي أعلى درجات المحبة فإلاولى ان يقال محمد خليل الله لأن كل الأنبياء احباب الله لكن لم يتخذ ربنا إلا خليلين فقط ابراهيم ومحمد عليه الصلاة والسلام فمن توقير النبي عليه الصلاة والسلام انه ذكر في هذا المقام يقال محمد خليل الله خليل الله

ومن ذلك أن الله سبحانه وتعالى كلم موسى تكليما وذكر النبي عليه الصلاة والسلام ان ادم كان نبي مكلم ان الله سنخر لداوود كان نبي مكلم ان الله سخر لداوود الجبال والطير وسخر لسليمان الريح والجن وغير ذلك من الفضائل إلايه المشهورة

# بعد ذلك بيقول ماذا يجب علينا نحو الرسل؟

أول حاجة ؟ تصديق جميع الرسل في ما جاءوا طبعا تصديقه في الذي ثبت عندنا لكن اذا الشيء لم يثبت ما ما اقدرش زي إلاسرانيليات في تحريف في كتب الكتاب فلو احد قال لي قال عيسى عليه السلام كذا وكذا ما عنديش في الكتاب شيء يثبته او ينفيه اه فممكن من حقي ان انا اتوقف فيه لا اصدقه ولا اكذبه لكن تصديق الحاجة اللي هي ايه ثبتت اذا ثبت عن الأنبياء انهم قالوا كذا او فعلوا كذا يجب إن انا اصدق بذلك ولا اكذبه وانهم مرسلون من ربهم مبلغون عن الله امر الله ما امرهم الله بتبليغه لمن أرسلوا اليهم اذا هم مبلغون على هذه وظيفة الرسل فقط انهم مبلغون عن الله فليسوا بوسطاء في العبادة إنما وسطاء في إلايه في التبليغ فلا يصح ان احد يقول ( مَا نَعْبُدُهُمْ إلا إِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى) لا لكن هم فقط يبلغون المنابيغ فلا يصح ان احد يقول ( مَا نَعْبُدُهُمْ إلا إِيُقَرِّبُونَا إلَى اللهِ وَانِي قَرِيبٌ ) تعامل معي عنى طول متحطش بينك ويني حد بلغك خلاص اتعامل بقى معايا على طول (وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَاتِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيُسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ عَبَادِي عَنِي فَاتِي فَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيُسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ عَبَادِي عَنِي فَاتِي فَاتِي مَنْ مِنْ اللهِ لَعَلَى مُنُوا بِي لَعَلَهُمْ

بيقول ومما يجب ايضا الإيمان به انه لا يجوز لاحد من الثقلين متابعة احد من الرسل السابقين بعد بعث محمد عليه الصلاة والسلام المبعوث للناس كافة إذ أن شريعته جات ناسخة لجميع شرائع الأنبياء قبله فلا دين إلا ما بعثه الله به ولا متابعة إلا لهذا النبي الكريم قال تعالى ( وَمَن يَبْتَغ عُيْرَ إلاسْلام دِينًا قُلَن يُقْبَلَ مِنْهُ) قال تعالى ( وَمَا أرسلنَاكَ إلا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمون) قال تعالى ( قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللهِ إلَيْكُمْ جَمِيعًا) فشريعة النبي عليه الصلاة والسلام نسخت كل الشرائع التي قبلها واحنا اتكلمنا في إلايمان بالكتب على العلاقة بيننا وبين شرائع ما قبلنا فاكرين قلنا ما ورد في شريعة من قبلنا وعدنا ما يصدقه ف نصدقه ونعمل به وإذا ورد في شريعتنا ما يكذبه نكذبه فإذا ورد شيء ليس ما عندنا تصديق ولا تكذيب لي خلاص هنتعامل معاه تعامل وسطي هناخده كده وخلاص حكاية وخلاص ممكن نحكيه لكن نقول هذه اسرائيليات لا تصدقون ولا تكذبون لكن هناك شيء كان في شرع من قبلنا وصار شرعا لنا بس شرع

بس صار شرعا لنا بإقرار النبي عليه الصلاة والسلام مش بذاته يعنى مثلا قوله تعالى عن التوراه (وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَثْفَ بِالأَنْفِ وَإِلاذُنَ بِالأَذُن وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ ) هذه الآية عمل بها النبي عليه الصلاة والسلام رغم ان هي مش بتكلمنا احنا مش كده تحكي لنا والله ده اهل الكتاب ايه حصل معاهم واحد اتنين تلاتة طب ايه اللي دل إن احنا بنعمل بيها ان النبي عليه الصلاة والسلام جاتله حالة ان فيه واحدة كسرت سنة واحدة فجاء اخوها أنس يقول يا رسول الله والله لا تكسر سنة الربيع فقال النبى عليه الصلاة والسلام يا انس كتاب الله القصاص ولا تجد في الكتاب كله ان السن بالسن إلا في الاية دي رغم ان إلاية دي بتحكى بس عن اهل الكتاب فدل لذلك ان إذا جاء حكاية عن شرع من سبقنا في معرض الثناء ولم يأتى في شرعنا خلافه يبقى ده اشارة ان اعملوا به إن ربنا ذكر شيء من شرع من قبلنا وهو يثنى عليه ان ده حكم جميل طيب ومجاش في شرعنا اي حاجة ايه خلافه مثلا يوسف عليه السلام قال تعالى ( وَخَرُّوا لَهُ سُبَّدًا) سجود تكريم فجاء في الشرع ما ينفي قال النبي عليه الصلاة والسلام (لَوْ كُنْتُ آمِرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِغَيْرِ اللَّهِ ، لَأَمَرْتُ الْمَرْأَةَ أَنْ تَسْجُدَ لِزَوْجِهَا) فهو شرع ماقبلنا جاء في معرض الثناء لكن جيه شرعنا ايه نسخ وعلى طول لكن لو ورد في شرع من قبلنا شيء في معرض الثناء عليه ثم لم يأتى في شرعنا ما ينفيه او ما ما يضاده فهو اشارة ان اعملوا به هذا يكون هو من شرعنا إن شرعنا هو الى أقره؛ واضحة المسألة دي ولا صعبة يا رب تكون واضحة اللي صعب عليه يسألني بعد الدرس

# بيقول يجب طينا ان نوالي جميع الأنبياء يخي اله نواليهم يخي نحبهم ننصرهم اه ندور يخي يخي نؤيد دورتهم الى الترحيد وهكذا

اعتقاد فضلهم على غيرهم وانه لا يبلغ منزلتهم احد من الخلق مهما بلغ من الصلاح والتقوى إذ الرسالة إصطفاء وهذه مسألة مهمة الرسالة والنبوة لا تنال بعمل يعني مفيش حد بيتدرج لغاية ما يبقى نبي او رسول هو انت بتجيب اخرك في الصلاح وخلاص وربنا في إلاخر بيصفي يصطفي من يشاء طبعا بعد محمد عليه الصلاة والسلام موضوع منتهي لكن بتقول قبل ذلك ما كنش في حد يقدر يقول مثلا ايه امتى هبقى نبي يعني ملهاش معاد وملهاش تدرج معين لكن إنما النبوة اصطفاء محض طبعا اصطفاء بحكمة طبعا ( إنَّ اللهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِين) " الله يصطفي من الملائكة رسلا ومن الناس " فإذا اصطفى الله احد فعلم ان هذا الشخص لا يتجاوزه احد

لا يمكن إن احد من خارج الرسل يعديه أو من خارج الأنبياء يتجاوزه فإذا اعتقد احد أنه أفضل من أحد من الرسل فهو ضال مبتدع فاسد لذلك النبي عليه الصلاة والسلام قال (لا ينبغي لاحد أن يقول أنا خير من يونس ابن مته) لماذا يونس بن متى خصوصا لأنه ورد في القرآن عتاب له قال وذا النون إذ ذهب مغاضبًا فظن أن لن تقور عليه فنادى في الظلمات القرآن عتاب له قال وفا النون إذ دهب بعن الحوت وحصل ما حصل فقد يتوهم شخص أن لما يونس عمل كده بقى ايه ده ده أحسن بقى منه بقى احنا كويسين قوي فالنبي عليه الصلاة والسلام بين إن ميجوزش لحد يقول الكلمة ديت أنا خير من يونس بن مته تمام فأشار به إلى كله بقى مع أي نبي بلا شك افضل من أي احد من الصالحين من الاولياء لا يمكن أن يدعي احد أن هناك ولي افضل من نبي كما يدعي الشيعة الاثنى عشرية في انمتهم الائمة الاثنى عشرية بتوعهم الشيعة يعتقدون أنهم أفضل من الأنبياء وهذا ضلال مبين لأن لا يوجد ولي عشرية بتوعهم الشيعة يعتقدون أنهم أفضل من الأنبياء وهذا ضلال مبين لأن لا يوجد ولي مهما بلغ من منزلة الولاية يتجاوز قدر آيه قدر نبي واحد ما ينفعش لأن منزلة النبوة أعلى بكثير من منزلة الإلاية؟

بيقول بعد كدة، اعتقاد تفاضلهم هي بقي نيجي هنا بقي الحتة دي اعتقاد تفاضلهم هو فانهم ليسوا في درجة واحدة مش كل الأنبياء زي بعض في كل الرسل زي بعض لا شك ان الرسل اجمإلا أفضل من الأنبياء اي رسول افضل من اي نبي ثم ان الرسل تتفاضل والأنبياء تتفاضل مش زي بعض قال تعالى ( تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ) طيب نفهمها ازاي ديت هو ربنا في موضع قال ( لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ )وفي موضع تاني قال ( تِلْكَ الرُسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ) طيب نفهمها ازاي مُضَلَّنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ) نقول ببساطة ان هناك فرق بين التفريق والتفضيل التقريق حاجة و التفضيل حاجة تانية التقريق انك انت تقرق بينهم في إلايمان فكما قال تعالى ( في القرآن قالوا نؤمن ببعض ونكفر ببعض وَنكفُرُ بِبَعْضٍ ) ده معنى التفريق وربنا فسروا في القرآن قالوا نؤمن ببعض ونكفر ببعض قده التقريق التقريق المنهي عنه ان انت تفرق ما بينهم باللي في إلايمان اما التفضيل فاذا كان التفضيل بدليل فهو ممدوح واذا كان التفضيل بغير دليل فهو مذموم لأن ربنا قال تلك الرسل ايه فضلنا يبقى مين اللي من حقه يفضل الله وانت تصدق بس ما لكش انك انت ايه تنقي او تقول رأيك فامتى يكون التفضيل محمود اذا كان بدليل نعتقد ان مثلا محمد عليه الصلاة والسلام افضل الرسل وهذا بدليل قال انا سيد ولد ادم ولا فخر نعتقد ان ابراهيم عليه الصلاة والسلام افضل الرسل وهذا بدليل قال انا سيد ولد الصلاة والسلام ان النبي عليه الصلاة والسلام الما في يوم قيل له يا خير البرية

قال ذاك ابراهيم قيل انه قال ذلك تواضعا وقيل انه قال ذلك قبل ان يوحى اليه انه افضل من ابراهيم فلغاية ما اوحي اليه عليه الصلاة والسلام كان معتقد تماما ان من احسن واحد ابراهيم عليه السلام ولذلك النبي عليه الصلاة والسلام رأى ابراهيم في السماء الكام السابعة مستندا إلي البيت المعمور مشفش حد فوقه فمحمد نمرة واحد ابراهيم عليه السلام نمرة اتنين بعدهم موسى بإجماع العلماء ان موسى عليه السلام هوالرجل الثالث في الرسل لأن النبي عليه الصلاة والسلام رآه في السماء السادسة وهناك ادلة اخرى يعني فهذا إلاتفاق على التلاتة دول بعد كده نعتقد ان ربنا فضل الناس بمزايا اجمإلا ممكن منعرفش قوي بعد كده لكن فضل مثلا سليمان بتسخير الجن فضل مثلا موسى بالتكليم اشياء اللي هي المحددة دي لكن التفضيل إلاجمالي نعتقد اجمإلا ان الرسل أفضل من الأنبياء

- نعتقد ان الرسل افضل خمس رسل اجمالا هم اولوا العزم من الرسل هم خمسة محمد عليه الصلاة والسلام ابراهيم موسى عيسى نوح جبتها منين دي بقى لأن ربنا قال النبي عليه الصلاة والسلام (فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَرْمِ مِنَ الرُسُلُ) دل ذلك على ان هناك رسل اولوا عزم يعني عاليين قوي وفي رسل عالين طبعا لكن مش زي ايه مش زي دول دل على ذلك قوله تعالى (وَلَقَدْ عَهِذْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَرْمًا) يبقى هناك رسل اولوا على ذلك عزم وهناك رسل أقل منهم في إلامر ده مش معنى كلمة أقل ان هو قليل يعني انت في التراب هو في السحاب لكن بالنسبة لايه لأولوا العزم من الرسل دول عدوا خالص يعني يعني يعني يعني وصلو لمراحل عالية جدا اللي هما الخمسة دول بقى طب ايه الدليل على الخمسة دول ربنا دايما يذكرهم لوحدهم كده قال سبحانه وتعالى (شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينَ وَلا تتَفَرَقُوا فِيهِ وَالَّذِي تَعلى (وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِينَ مِيتَّاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ الله تعلى (وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِينَ مِيتَّاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ على الخمسة دول ربنا تعالى (وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِينَ مِيتَّاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ الدي الله دكرالنبين اذا ديما الخمسة دول بيذكروا لوحدهم فدل انهم مميزين عن باقي الانبياء لأنه ذكرالنبين اذا اخذنا من النبين ميثاقهم خلاص طب ما البقين نبين بتقولهم تاني ليه لأن ده اللي بيسموه ذكر الخاص بعد ال ايه بعد العام ذكر الخاص بعد العام يدل على شرف الخاص ده ده حاجة مميزة

كما قال تعالى ( حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَىٰ) قال تعالى (مَن كَانَ عَدُوَّا لِلَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوُّ لِّلْكَافِرِينَ ) فذكر جبريل وميكائيل لوحدهم بعد ذكر الملائكة دل على شرف جبريل وميكائيل يعنى ان احنا اعتقد كده

اما عيسى ونوح فلا يوجد دليل على مين فيهم افضل من التاني فنتوقف طالما ما فيش دليل نتوقف هو ده اللي انا بتكلم عليه التفضيل المذموم ايه التفضيل المذموم ان انت في مزاجك كده تفضل تقول كده مثلا ايه يوسف أحسن من يعقوب ليه مش عارف بس انا بحبه أكتر كدة؛ نقول هذا اختراع هذه بدعة لأن انت تفضل بلا دليل بالهوى كده أصل قصته حلوة يعني مش هتمشي كده هو ربنا اللي بيفضل الامور المتعلقة بالقلوب تمام، لا أصل ده تعب قوي انا شايف ان هو تعب قوي انت ما بتشوفش حاجة انت تسلم وخلاص اللي ربنا يقول لك ده تمام تمام لم يقل خلاص تسكت فالتفضيل بالهوى مذموم لكن تفضيل بدليل ما فيهوش اي مشكلة ،،

- بعد كده بيقول لنا ان هم تميزوا او نمرة خمسة الصلاة والسلام عليهم عليهم جميعا السلام فبلا شك ان الصلاة والسلام ليست خاصة بمحمد عليه الصلاة والسلام بل هي جائزة بل مستحبة لجميع الأنبياء لجميع الأنبياء وربنا ترك لهم السلام قال وتركنا عليهم في الاخرين سلام على نوح في العالمين سلام على ابراهيم سلام على إل ياسين سلام على موسى وهارون فهذا فيه دليل على استحباب الصلاة والسلام على كل المرسلين هذا ليس خاصا بالنبى عليه الصلاة والسلام بل هو لسائر الأنبياء وطبعا أآ هو يعنى اشدهم خصوصية بهذا إلامر النبي عليه الصلاة والسلام للآية (إنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيُّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ) غير أنبياء هل يجوز ان يصلى عليهم يعنى بيقول يعنى لو مرة كده ماشى لكن ما يبقاش شعار لهم ما ينفعش الصلاة والسلام تكون شعار إلا للأنبياء فقط اللي هو كل ما يقال يتقال كده لكن لو واحد مثلا قال ايه قال قال عمر عليه السلام مرة كده مفيش مشكلة مرة قال على عليه السلام مرة ماشى لكن تبقى شعار لحد غير الأنبياء لا يجوز لك ان ده يؤدي الى التخليط على الناس زي كلمة رضى الله عنه مثلا هل هي خاصة بالصحابة فقط ؟ عادي بس هيا جرت العادة ان هي ايه ان هي تخصص، لو واحد قال على اى حد مفيش مشكلة قال إلامام احمد رضى الله عنه ما فيش مشكلة لكن احنا ليه بنخص دول اصل هي تحمل صيغة الدعاء ان ربنا رضي عنهم لقد رضي الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة

،بعد كده بيقول لنا

# خصائص تبينا محمد عليه الصلاة والسلام

# ١- اول خصيصة له عليه الصلاة والسلام عموم الرسالة لكافة الثقلأن

فهو أرسل الى الناس كافة عليه الصلاة والسلام بل قال عليه الصلاة والسلام لو ان موسى ابن عمران حيا ما وسعه إلا ان يتبعني قال عليه الصلاة والسلام فضلت على الأنبياء بست ذكر منها قال وكان النبي يرسل الى قومه خاصة وأرسلت الى الناس كافة وقال عليه الصلاة والسلام والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي احد من هذه إلامة يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من اصحاب النار

### ٢ ـ من مزاياه عليه الصلاة والسلام انه خاتم النبيين

فلا نبى بعد النبى عليه الصلاة والسلام ومن اعتقد ان هناك نبى بعد النبى عليه الصلاة والسلام فهو كافر كفر اكبر مخرج من الملة ومن صدقه فهو كافر فالبهائيون كفار و البابيون كفار ،القديانيون كفار ؛ كل بقى اللي بيعتقد فيه نبى بعد النبي عليه الصلاة والسلام كافر واللي يصدقه كافر حتى لو لم يؤمن بالنبي ده مجرد ان انت تصدقه بس هذا كفر لأنه كفر بالقرآن قال عليه الصلاة قال سبحانه وتعالى ( مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾ وقال النبي عليه الصلاة والسلام لعلى بن ابي طالب لما سابه طلع غزوة وسابه قال له خليك اقعد ايه خلى بالك من الذرية والمدينة ومش عارف ايه فعلى طبعا يعنى مش بتاع القعدة دي فزعل شوية كده خدها على خاطرو يعنى، خذنى معاك يعنى انا مش بتاع قاعدة فطيب بخاطره النبي عليه الصلاة والسلام قال اما ترضى ان تكون منى بمنزلة هارون من موسى لأن موسى عليه السلام قال يا هارون اخلفنى فى قومى واصلح ولا تتبع سبيل المفسدين، فعايز يطيب خاطره قال له طب ايه رأيك تبقى بعاملك زي ما موسى عامل هارون لكن بقى كمل عليه النبى عليه الصلاة والسلام قال اما ترضى ان تكون منى بمنزلة هارون من موسى ولكن لا نبى بعدى عشان بس ايه ما حدش يفهم غلط لكن لا نبى بعدي وقال عليه الصلاة والسلام ان يكن من بعد نبى فعمر فإن يكن لكن لا يكون من بعد النبى عليه الصلاة والسلام نبى قطعا وخاتم النبيين عليه الصلاة والسلام فقال عليه الصلاة والسلام الأنبياء من قبل كمثل رجل بني بيتا فاحسنه واجمله إلا موضع لبنة من زاوية ،فاضل لبنة واحدة بس فجعل الناس يطوفون به ويعجبون يقولون هلا وضعت هذه اللبنة قال فانا اللبنة وانا خاتم النبيين عليه الصلاة والسلام،

٢ ان الله يؤيده باعظم معجزة

وهو القران العظيم قال تعالى (أوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ) وقال النبي عليه الصلاة والسلام ما من الأنبياء إلا اعطي من إلايات ما مثله آمن عليه البشر وانما كان الذي اوتيته وحيا اوحاه الله الى فارجو ان اكون اكثرهم تابعا يوم القيامة ؟

٤ من خصائصه عليه الصلاة والسلام ان امته خير إلامم

واكثر اهل الجنة؛ اكثر اهل الجنة هم اتباع النبي عليه الصلاة والسلام ورد في الحديث قال النبي عليه الصلاة والسلام اني لارجو ان تكونوا ربع اهل الجنة قلنا نعم قال أترضون ان تكونوا ثلث اهل الجنة قلنا نعم قال أترضون ان تكونوا شطر اهل الجنة قلنا نعم قال والذي نفس محمد بيده اني لارجو ان تكونوا نصف اهل الجنة وذلك ان الجنة لا يدخلها إلا نفس مسلمة وما انتم في اهل الشرك إلا كالشعرة البيضاء في جلد الثور إلاسود) بل ورد في بعض إلاحاديث ان النبي عليه الصلاة والسلام قال اهل الجنة مئة وعشرون صفا امتي ثمانون صفا ،زي كده وصلنا كذا تلتين اهل الجنة من هذه إلامة فقط شوف يعني اخر إلامم ولكنها اسعد إلامم بالنبي عليه الصلاة والسلام فهي أكثر إلامم دخول الجنة اول امة تدخل الجنة واكثر ما تدخل الجنة وهي اخر امة لذلك قال النبي عليه الصلاة والسلام انتم إلاولون إلاخرون في الزمان إلاولون في المكانة الحمد لله هذه نعمة عظيمة ان ربنا يختارك ان تعيش بعد محمد عليه الصلاة والسلام وان تكون تابعا له ومما زادني فخرا وتيها وكدت باخمصي اطأ الثريا دخولي تحت قولك يا عبادي وان صيرت احمد لي نبيا عليه الصلاة والسلام ،

٥-انه سيد ولد آدم عليه الصلاة والسلام و هو ده قلناه

٦- انه اول من ينشق عنه القبر يوم القيامة

٧-انه اول شافع واول مشفع اول شافع فلا يشفع احد

قبل النبي عليه الصلاة والسلام لأن اول شفاعة الشفاعة لفض الموقف اصلا الدنيا اتأزمت والناس تعبانة ويتمنى بعضهم لو ينفض الموقف ولو الى النار يأتون الأنبياء كلهم يقول نفسي نفسي ما احد يتجرأ انه يكلم رب العزة جل وعلا ان ربي غضب غضبا لم يغضب مثله بعده ولم يغضب قبله مثله ابدا اذهبوا الى غيري اذهبوا الى غيري ،كله كله يقول نفسي نفسي مقدرش مقدرش اكلم ربنا دلوقتي حتى يأتون الى محمد عليه الصلاة والسلام

يقول انا لها انا لها فيسجد عليه الصلاة والسلام تحت العرش ويستأذن ان يشفع فيقال يا محمد ارفع رأسك وسل تعطى واشفع تشفع فيرفع رأسه عليه الصلاة والسلام ويثني على الله بالمحامد العظيمة وهذا يبدأ الموقف والحساب وهذا قوله تعالى (عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا) قال اهل العلم وكان اهل العلم يرون المقام المحمود هو الشفاعة يوم القيامة للنبي عليه الصلاة والسلام

٨- من ذلك انه صاحب لواء الحمد ولواء الحمد

هو لواء حقيقي اللواء يعرف يوم القيامة هذا لواء الحمد يرفعه النبي عليه الصلاة والسلام فقط لأنه أكثر الناس حمدا لله جل في علاه لذلك سماه رب العزة محمدا صلى الله عليه وسلم وسمي احمد لأنه اكثر الناس حمدا لله سبحانه وتعالى فلا يوجد احد احمد من محمد عليه الصلاة والسلام فكان صاحب لواء الحمد يوم القيامة ولأنه الذي حمد الله بالمحامد الذي التي لم يوفق لها غيره عليه الصلاة والسلام وكان يعني يوحى اليه من المحامد ما لا يعني ما لم يوحى الى غيره عليه الصلاة والسلام وقال عليه الصلاة والسلام انا سيد ولد ادم يوم القيامة بيدي لواء الحمد ولا فخر ما من نبي يومئذ ادم فمن سواه إلا تحت لوائي وانا اول من تنشق عنه إلارض ولا فخر

٩ ـ وانه عليه الصلاة والسلام صاحب الوسيلة

والوسيلة هي اعلى درجة في الجنة وهذه المنزلة اعدها الله لرجل واحد فقط وجعل لها رجلا واحدا فقط وجعل لها رجلا واحدا فقط قال علية الصلاة والسلام اذا سمع احدكم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم اسألوا لي الوسيلة فانها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله وارجو ان اكون انا هو فمن سأل لى الوسيلة حلت له الشفاعة